4 Theologie und Asthetik — Dem Thema entgegen

Hymnendichtung auch das Gedichtnis schult, und dafl darum das Mirjam-
Lied besonders dafiir geeignet war, »das Geschehen fiir die Erinnerung der
kommenden Geschlechter«? aufzubewahren. Doch ist damit allein noch
nichts iiber den urspriinglichen Zusammenhang von Bekenntnis und Singen
gesagt. Denn es ist primar die Erfahrung selbst, die Israel zum Singen bringt,
und nicht eine nachtrigliche pidagogische Uberlegung, auf welche Weise
diese Erfahrung am besten zu tiberliefern ist.

Um diesen Zusammenhang zu erhellen, ist das Mirjam-Lied besonders auf-
schlufireich. Denn eine unmittelbare Erfahrung ist diesen Zeilen zweifellos abzu-
spiiren. Das haben diejenigen, die sich mit dem Lied beschiftigt haben, immer
wieder an ihrer eigenen Erfahrung mit diesem Lied gemerkt. Es ist das Staunen
tiber die unerwartete und gewaltige Tat Gottes, das dieses Lied hervorgebracht
hat. Dieses Staunen artikuliert sich in der Form des lobpreisenden Bekennens:
JHWH ist es, der diese Tat getan hat. Das Singen Israels ist die Antwort auf die
Gotteserfahrung dort am Schilfmeer.

Dieses im Mirjam-Lied ausgesprochene Bekenntnis ruft nach neuen Bekennt-
nissen und so auch nach neuen Liedern. Mit diesen neuen Liedern versucht Israel
seine Antwort zu geben auf die erfahrene Treue Gottes tiber die Zeiten hinweg.
Diesen Zusammenhang hat bereits Herder in seiner 1782 erschienenen Studie
»Vom Geist der Hebriischen Poesie« erkannt, indem er dort die gesamte Poesie
Israels als eine »Bundespoesie«” bezeichnet hat. Stellt aber der Gedanke des
»Bundes« das Herzstiick der alttestamentlichen Theologie dar, dann ist die durch
diesen Bund hervorgerufene und an diesen Bund erinnernde Poesie die ausge-
zeichnete Form, in der Israel seine Gotteserfahrung bekennt und bedenkt.
Asthetik und Theologie sind vor diesem Hintergrund untrennbar miteinander
verflochten.

Warum Matthias Claudius den Mond besingt
und Paul Gerhardt nicht

Die beiden wohl bekanntesten Abendlieder der deutschen Sprache stammen
von Matthias Claudius und Paul Gerhardt: »Der Mond ist aufgegangen« und
»Nun ruhen alle Wilder« mit der beriihmten 8. Strophe und ihren Anfangs-
worten »Breit aus die Fliigel beide«. Diese beiden Lieder diirften zu den
wenigen gehoren, die auch heute von den verschiedenen Lebensgenerationen,
deren Kulturen immer mehr auseinandertreten, noch hier und da gemeinsam
gehort, wahrscheinlich weniger gemeinsam gesungen werden. Vor dem tiefen
Einbruch, den Faschismus, Krieg und Nachkriegszeit in unserer Lebens

kultur darstellen, gehorten beide Lieder zu den festen Bestandteilon der See

lencwelt der deutschen Sprache. Noch in der engagierten Abrechnung Tl

mann Mosers mit seiner religiosen Erziehung wird die hersagends Bedeuing

2O, Kaiser: a0, . 130.
D 1.G. Flerder: Simtliche Werle zur Religion und Thealugle, Basd © 8 358

m— TR

Warum Matthias Claudius den Mond besingt ... 5

dieser Lieder deutlich. Sie werden von Moser an erster Stelle genannt. Er stellt
dazu fest, daf} ihr »Gesang dem Stimme verlich, wonach wir uns alle
sehnten«". Und von Paul Gerhardts Abendlied heifit es: »Mehr als fiinf Got-
tesbeweise ist dieses Lied schwer«®.

Es ist nicht zu iibersehen, daff sich Matthias Claudius in seiner Dichtung
auf Paul Gerhardt bezieht. Die beiden Zeilen aus der 1. Strophe

»Die goldnen Sternlein prangen
Am Himmel hell und klar«

sind ein deutliches Zitat des Gerhardt’schen Liedes, in dessen 2. Strophe es
heifit:

»Die giildnen Sternlein prangen
Am blauen Himmelssaal«.

Seitdem gehen diese beiden Lieder als Zwillinge durch die Welt und wurden
auch immer wieder als solche empfunden.’ In einem Punkt allerdings unter-
scheiden sie sich grundlegend. Wahrend bei Claudius der Mond ein tragendes
Motiv des Liedes ist, wird er bei Gerhardt iiberhaupt nicht erwihnt. Bei der
Interpretation beider Lieder findet dieser Tatbestand (wenn iiberhaupt!) nur
am Rande Erwihnung. Und doch fithrt dieser Mond - einmal besungen,
einmal verschwiegen! — zu einem der Angelpunkte des Zusammenhanges von
Asthetik und Theologie. Diese These soll im Folgenden begriindet und ent-
faltet werden.

Die Lieder von Paul Gerhardt kennen wir. Doch kennen wir Paul Ger-
hardt? Scheint es nicht so, dafl er hinter seinen Liedern véllig verschwindet?
Albrecht Goes hat wohl recht, wenn er sagt, daff die Person Paul Gerhardts
»nur in Umrissen sichtbar«" ist. Dokumentarisch ist lediglich die Periode des
Berliner Kirchenstreites einigermaflen gesichert. Sonst sind aus seinem Leben
nur noch einige wenige Spuren erkennbar.”® Umso dringlicher ist es, einen
Blick auf die Zeitumstinde zu werfen, mit denen es Gerhardt zu tun hatte.
Nur so kann deutlich werden, auf welche Weise er in seiner Zeit verwurzelt ist
und wo er sich aus ihr abhebt.

* T.Moser: Gottesvergiftung. S. 57

5 220.85.58

' Cf. dazu nur Albrecht Goes: »In unserem Gedichtnis aber hat dieses Lied (sc. »Nun
ruhen alle Wilder<) einen grolen Gegenspieler. Das verwandte Versschema, die Schweif-
reime namlich, die gleiche Melodie, die auf Isaacs grofles >Innsbruck«-Lied zuriickge-
hende Weise von >O Welt, ich mufl dich lassen< kénnen einen dazu bringen, Gerhardts
Abendlied in einigen Strophen mit dem Abendlied des Matthias Claudius zu verwechseln,
mit dem nun eben doch unvergleichlichen sDer Mond ist aufgegangen«.« (A.Goes: Ein
Winter mit Paul Gerhardt. S. 27.)

7 aa0. §, 13,

Auch die neuere Paul-Gerharde-Forschung bringt kaum noch bisher unbekannte quellen-

miiflige Erkennenisse hervor, Verlinderungen lassen sich lediglich bei der Interpretation

der bereits beliannten Fakten erlennen. Cf, dazur FLHoffmann (Flg.): Paul Gerhardt.

Bew, 5. 729 sowie den Uberblick den Zeller gibe W Zeller; Theologie und Frommigkeit,

Band 2,5, 122132



6 Theologie und Asthetik — Dem Thema entgegen

Das 17. Jahrhundert, in das die sieben Lebensjahrzehnte Paul Gerhardts
fallen, ist ein Jahrhundert des Ubergangs. Kaum lifit es sich unter ein
grofles Thema stellen, so wie das 16. Jahrhundert unter dem der »Reforma-
tion« stand und das 18. Jahrhundert unter dem der »Aufklirung«. Beide
dieser Elemente lassen sich aber im 17. Jahrhundert erkennen. Der Westfali-
sche Frieden am Ende des Dreissigjihrigen Krieges schreibt territorial das
Ergebnis von Reformation und Gegenreformation fest. Zugleich wird eine
Verschiebung der Frontenstellung deutlich. »An die Stelle der groffen Aus-
einandersetzung zwischen Protestanten und >Altgliubigen« war in weitem
Umfang die sich erschreckend vervielfachende Polemik der protestanti-
schen Kirchen und Richtungen untereinander getreten.«!” Diese neue
Frontstellung wird das Leben und die Dichtung Paul Gerhardts prigen.
Auch auch das, was dann im 18. Jahrhundert unter dem Namen der »Auf-
klirung« machtvoll ans Licht treten sollte, hat im 17. Jahrhundert seine
Urspriinge. Im Westen Europas stehen die grofen Einheitsstaaten Frank-
reich, England und Spanien, wihrend Deutschland politisch und konfes-
sionell heillos zersplittert dasteht. Der Grofle Kurfiirst Friedrich Wilhelm
macht sich unter diesen Vorzeichen daran, seine Territorien zu einem
homogenen, modern-durchorganisierten Staat umzugestalten. Dies lief§
sich in den Gebieten, die konfessionell geteilt waren, nicht ohne den
Gedanken der religidsen Toleranz durchfithren. So hat der moderne
Gedanke der Toleranz auch seine Quellen, die sich aus zwingenden politi-
schen Notwendigkeiten speisten. Es macht die geschichtliche Grofie Fried-
rich Wilhelms aus, dafl er seine politische Vision energisch anpackte und
durchsetzte. Doch damit war der »Konflikt des lutherischen Bekenntnisses
mit dem modernen konfessionell neutralen Staatsbegriff«*° zwingend vor-
gezeichnet. Am religiésen Toleranzprinzip hat sich denn auch die grofie
Auseinandersetzung zwischen Paul Gerhardt und dem Grofien Kurfiirsten
entziindet.

Auch auf kulturellem Gebiet ist das 17. Jahrhundert ein Jahrhundert des
Ubergangs. Im Gefolge der Reformation ist die Einheit der mittelalterlichen
Welt (soweit sie nicht ohnehin nur eine Fiktion war!) endgiiltig zerfallen.
Diese Einheit war auf dem Gebiet der Sprache getragen vom Lateinischen als
der universellen Sprache der Gelehrtenwelt. Noch der Humanismus war
davon entscheidend geprigt. Dies alles wird nun zuriickgedrangt durch das
unaufhaltsame Vordringen der Volkssprachen. Geistige Auseinanderset-
zungen finden nunmehr zunehmend in der jeweiligen Volkssprache oder qua
Ubersetzungen iiber die Grenzen der Volkssprachen hinweg statt. So
bekommt der Umgang mit der Sprache einen entscheidend neuen Aspeke. War
bisher Latein die unbestrittene Basis der geistig-kulturellen Auseinanderset-
zung, so wird jetzt daraus ein Streit in verschiedenen Sprachen und - vor

9\, Zeller: aaQ©, Band 1, 5,95,
0P Wernle: Paulus Gerhardr, 5. 17

Warum Matthias Claudius den Mond besingt ... 7

allem! — ein Streit #m die jeweilige Volkssprache. Denn eine Sprache ist nie
fertig, sie wird geprigt und weiterentwickelt. Diese Weiterentwicklung der
deutschen Sprache, die mit der Reformation eine entscheidend neue Wen-
dung genommen hat, ist das grofle Thema des 17. Jahrhunderts. In dieser
Auseinandersetzung hat Paul Gerhardt seinen unverwechselbaren
geschichtlichen Ort.

In der Fiirstenschule St. Augustin in Grimma (Sachsen), die Gerhardt von
April 1622 bis Dezember 1627 besucht, wird er noch einmal griindlich in den
Kosmos der antiken Sprachwelt eingefiihrt. Die sichsische Schulordnung,
die von 1580 bis 1773 in Kraft war und um deren Befolgung sich die Fiirsten-
schulen besonders bemiihten, sah eine umfassende altsprachliche Bildung
vor.”! Dies geschah in einer strengen 5-Klassen-Hierarchie. Die drei unteren
Stufen vermittelten Lesen, das Schreiben und die Grammatik der lateinischen
Sprache. In den beiden oberen Stufen kam die Kenntnis der griechischen
Sprache hinzu. Lernziel war dabei die Vermittlung einer umfassenden »Fer-
tigkeit, Latein in Prosa und Versen zu schreiben«”?. Gerhardt verlief§ dem-
nach Grimma mit einer grundlegenden Kenntnis der antiken Schriftsteller
und der Fahigkeit zur eigenen literarischen Produktion in der lateinischen
Sprache.?

Eine ganz andere Welt begegnete ihm an der Universitit zu Wittenberg, wo
er sich von 1628 bis 1642 aufhielt. Dort hatte von 1616 bis 1661 Augustus
Buchner den Lehrstuhl fiir Poesie und Beredsamkeit inne. Thm kam es neben
der Pflege der antiken Rhetorik vor allem auch auf die Bemiithung um die
Gestaltung der deutschen Sprache an. Buchner war in seinem Denken mafi-
geblich beeinflufit von Martin Opitz, der mit seinem 1624 verdffentlichten
»Buch von der deutschen Poeterey« auf die Entwicklung der deutschen Lite-
ratur einen iiberragenden Einfluff nahm.* Opitz lag daran, die Vorherrschaft
der lateinischen Stilistik und die immer stirker werdenden franzésischen Ein-
flifle — Franzésisch wurde zur Hof- und Diplomatensprache — zuriickzu-
dringen. Sein Interesse ging dahin, nicht ein metrisches System aus einer
anderen Sprache der deutschen Sprache aufzupfropfen, sondern eine ihr ent-
sprechende Form der dichterischen Gestaltung zu finden. So ersetzte er zuerst
den aus der antiken Literatur herriihrenden Hexameter durch den Alexan-
driner. Den Durchbruch in seinen Bemithungen stellte jedoch erst die Einfiih-
rung des Jambus als vorherrschendes Versmaf dar. Vor diesem Hintergrund
trigt das Werk von Opitz — wie zu Recht bemerkt wurde — die Merkmale »des

I Cf. dazu: E Paulsen: Geschichte des Gelehrten Unterrichts. Bes. S. 203f. und S. 455-457.
2 220, S. 203
? Dafl Paul Gerhardt diese Fihigkeit bei den verschiedensten Gelegenheiten auch immer

wieder unter Beweis gestellt hat, zeigen seine dichterischen Versuche in lateinischer
Sprache, Cf. dazu; P. Gerhardt: Dichtungen und Schriften, S. 385-394.

" Newald stellte zu Recht fest: » Kaum ein Zeitalter in der Geschichte der deutschen Lite-
ratur teigt so stark den Stempel eines vorgezeichneten Programms wie das 17 Jahrh. Kein
Name wird so lange mic Ehrerhietung genannt wie der von Opitz, « (R, Newald: Die deut
sche Literatur vom ‘\||.H|mm.un-m|||~. 21 I‘|n|vl|m|-..un|u'n. 5. 155))



8 Theologie und Asthetik ~ Dem Thema entgegen

ersten und entscheidenden Kampfes um die neuhochdeutsche Dichter-
sprache<®.

Der Anspruch von Opitz war groff. Er wollte nicht weniger, als mit seinem
dsthetischen Programm eine eigenstindige deutsche Literatur zu schaffen, die
der antiken ebenbiirtig war. Neben seinen stilistischen Reformen war vor
allem sein 4sthetischer Grundansatz von Bedeutung. Die Poesie war fiir ihn
»eine erzieherinn des lebens von jugend auff«**, woraus unmittelbar folgt, dafd
vor allem auch Theologie und Philosophie zur Vermittlung ihrer Inhalte auf
die Poesie angewiesen sind. Dabei nahm Opitz den entscheidenden Gedanken
der aristotelischen Asthetik auf, dafl nimlich die Kunst die Wirklichkeit nicht
einfach abbilde, daf§ sie »die dinge nicht so sehr beschreibe wie sie sein, als wie
sie etwan sein kondten oder solten«”. Dichtung verweist fiir ihn also nicht
allein auf eine vorhandene Wirklichkeit, sonder weist immer auch iiber diese
hinaus.

Das poetische Programm von Opitz und sein politisch-kultureller Hinter-
grund ist der Ort, von dem aus Paul Gerhardts Lebensleistung zu beschreiben
ist. Von hier aus 1488t sich auch Genaueres sagen zu dem immer wieder konsta-
tierten Widerspruch in der Person Gerhardts, nimlich zu dem angeblichen
Gegensatz, daf} er auf der einen Seite ein »am streng orthodoxen System
geschulter Theologie«®® sei, auf der anderen Seite aber »in seinen Liedern eine
ginzlich unorthodoxe Sprache«*” spreche.

Sieht man Paul Gerhardt im Kontext des von Opitz und Buchner ausge-
henden #sthetisch-literarischen Programmes, dann 16st sich dieser Wider-
spruch sofort auf. Gerhardt versucht namlich nichts anderes, als lutherische
Theologie auf der literarisch-poetischen Hohe seiner Zeit zu >vermitteln.
Damit war er seinem theologischen Lehrer Abraham Calov, der ihn auch in
der grofien Berliner Auseinandersetzung mit Friedrich Wilhelm beriet, weit
tiberlegen. Denn Paul Gerhardt hatte von Buchner gelernt: Wer eine geistige
Auseinandersetzung gewinnen will, der muf§ sich eine Sprache erobern, in der
er unbesiegbar wird. Und die Entwicklung der Sprache zu seiner Zeit war weit
tiber die am herkémmlichen Disputationsstil der Universititssprache orien-
tierte lutherische Dogmatik hinweggegangen. Dabei blieb Gerhardt streng
lutherisch-orthodox. Das hat ihn in Berlin sein Amt gekostet, weil er keine der
goldenen Briicken betreten wollte, die ihm von allen Seiten gebaut wurden.
Aber er redete in einer Sprache, die ihn von seinen theologischen Mitstreitern
abhob. Einen Widerspruch kann darin nur erkennen, wer tibersieht, in wel-
cher Tradition Gerhardt literarisch-poetisch steht. Dafl sich lutherisches
Gedankengut weit mehr durch die Lieder Paul Gerhardts bis in unser Jahr-

# H. Cysarz: Martin Opitz. S. 109.
% M.Opitz: Buch von der Deutschen Poeterey. S. 13.

7 30,8, 17.
G .Rodding: Paul Gerhardt, S.7.
#? a0,

Warum Matthias Claudius den Mond besingt ... 9

hundert hinein vermittelt hat als durch dogmatische Sentenzen®, dies unter-
streicht nachdriicklich den inneren Zusammenhang von lutherisch-ortho-
doxem Theologen und dem Dichter in der Person Paul Gerhardts. Auf diese
Weise ist er in seine theologische Umwelt der lutherischen Orthodoxie einge-
bettet und hebt sich zugleich auf eine unvergleichliche Weise aus ihr ab.*

Wer dagegen war nun dieser — der Wandsbecker Bote, der Asmus omnia sua
secum portans, wie er sich selbst zu nennen pflegte? Wer war Matthias Clau-
dius? War er jener »Narr, der voller Einfaltspritensionen steckt«’?, wie
Goethe an Herder schrieb? War er eine »véllige Null«®, wie Humboldt meint
feststellen zu miissen? Oder ist es so, wie Karl Kraus urteilt, dafl Claudius
unter die »allergréfiten deutschen Dichter«™ eingereiht werden muf}?

*® Diesen Sachverhalt hat Thlenfeld sehr schén so beschrieben: »Es ist der innerste Innen-
raum evangelischen Glaubens, den wir damit betreten. Und da die heutige Gemeinde
Luther selber nicht mehr oder kaum noch kennt, seine Schriften ihr, das leidet keinen
Zweifel, fremd geworden sind, und da auch die moderne Theologie, so sehr sie sich um
die Aufschliefung von Luthers Glaubenserkenntnis bemiiht hat, doch nicht iiber gewisse
akademische Grenzen hinausgekommen ist, da endlich die Predigt heute sich dem Recht-
fertigungsglauben gegeniiber in einer offenkundigen Verlegenheit befindet, so ist es noch
immer Paul Gerhardt mit seinem Karfreitagslied, der hier in die Liicke springt...« (K.
Thlenfeld: Huldigung fiir Paul Gerhardt. S. 148f.) Ob diese Worte aus dem Jahre 1956 so
heute noch Geltung beanspruchen kénnen, kann hier nicht erortert werden.
In der pathetischen Sprache des protestantisch-wilhelminischen Kaiserreiches hat Kochs
in seiner weitverbreiteten Schrift zum Paul-Gerhardt-Jubilium von 1907 diesen Zusam-
menhang mehr erahnt als beschrieben: »War Luther auferstanden? Ja und Nein! Luther
und Gerhardt sind im tiefsten Grund miteinander verwandt. Doch ist Gerhardt weniger
und zugleich mehr als Luther. « (E.Kochs: Paul Gerhardt. S. 53.)
Der gesamte Zusammenhang hort sich folgendermaflen an: »Mit den Genannten (sc.
Claudius, Lavater, Jacobi) war unser Verhiltnif§ nur ein guthmutiger Waffenstillstand von
beiden Seiten, ich habe das wohl gewuft, nur was werden kann, kann werden. Es wird
immer weitere Entfernung und endlich, wenn’s recht gut geht, leise, lose Trennung
werden. Der eine (sc. Claudius) ist ein Narr, der voller Einfaltspritensionen steckt.
»>Meine Mutter hat Génse« singt sich mit bequemerer Naivitit als ein: »Allein Gott in der
Hoh’ sei Ehr.« Brief Goethes vom 5.10.1787 von Albano aus an Herder geschrieben. Cf.
dazu: J.W. v. Goethe: Werke (Hamburg). Band XI. S. 413,
So wenigstens berichtet es Schiller an Goethe in einem Brief vom 23.10. 1976. (E.Schiller:
Werke (Nationalausgabe Weimar). Band 28. S.317.) Ahnlich vernichtend hat sich in
neuerer Zeit Burgert iiber Claudius geduflert. Bei ihm wird Claudius zu einem »enra-
gierten Konterrevolutionér«, zu einem »katholisierenden Pietisten« (was immer das sein
mag!) voller »Untertanenseligkeit und Fiirstenvergdtzung« (H.Burgert: Der Kalender-
onkel Matthias Claudius. S. 200).
** Die Fackel. Nr. 445-453 vom 18.1.1917. S. 97.
Mitten im 1. Weltkrieg druckt Karl Kraus in der »Fackel« einen Zyklus von Claudius-
Gedichten ab als eine Stimme gegen das dréhnend-hohle Pathos der untergehenden
Donaumonarchie, Dazu stelle er fest: »Sollte ein Volk, dem ein solcher Dichter ver-

3

3

(<3

3

<

schollen ist, das ihn im Lesebuch begraben hat und so von ihm weglebt, nicht reif fiir
Zwangsarbeit seinf« (aa0),)

In einer merkwirdigen Parallele dazu notiert Thlenfeld, wie im Claudius-Jubiliumsjahr
1940 <~ also mitten in der fir das Dritte Reich durch die »Blitzkriege« so siegreichen Phase
dew 2, Welthrioges ~ Claudiug konterkarierend vor die svon den Kriegseindriicken schon
lerankhafe geretzton Augen der Doutschens trat (K Ihlenfeld; Poeten und Propheten,

S.521)



10 Theologie und Asthetik — Dem Thema entgegen

Sieht man sich dieses Spektrum von Meinungen und Urteilen an, so kann
man wohl nur der Feststellung zustimmen, daf}, was immer Claudius auch sei,
er doch zumindest das »enfant terrible«*® der deutschen Literatur ist, das sich
jeder gradlinigen Einordnung in die Stil- und Geistesgeschichte widersetzt.
Dabei bleibt die ernsthafte Frage, warum er sich gegeniiber einer solchen Ein-
ordnung so sperrig zeigt.

Claudius ist immer eine Figur am Rande gewesen. Allein schon biogra-
phisch. Jena hat er verlassen, ohne sein Studium abzuschlieflen. Die Sekretirs-
stelle beim Grafen Holstein in Kopenhagen blieb ein kurzes Intermezzo,
ebenso die Titigkeit als Oberlandcommissarius in Darmstadt. Und als er am
Ende seines Lebens zu seinem Schwiegersohn Perthes nach Hamburg zog,
wuflte er im Grunde, dafl er nur dorthin ging, um zu sterben.

Einen Ort allerdings hatte er fur sein Leben: Wandsbeck, ein kleines Dorf
damals in der Nihe von Hamburg. Daf} dieses Dorf fiir ihn mehr war als nur
ein Wohnort, zeigt die Tatsache, dafl der Name des Ortes untrennbar ver-
bunden ist mit seinem literarischen Schaffen. Der »Wandsbecker Bote« — das
ist Matthias Claudius und umgekehrt.

Weit mehr als nur geographisch siedelte sich Claudius am Rand drauflen vor
den Metropolen an. Auch mit den geistig-kulturellen Metropolen seiner Zeit
stand er auf Kriegsfufl. Zu Goethe und Schiller hatte er ein kimpferisches Ver-
hiltnis. Immer wieder setzte er sich mit den Weimarer Heroen auseinander.
Der Xenien-Streit®® ist ein eindriickliches Beispiel hierfiir. Ebenso ging er
gegeniiber Kant auf Distanz. Dieser war ihm ein Denker, der sich gegen die
Fiille und Buntheit des Lebens »verriegelt und verrammelt«”. Auf diese Weise
lebt Claudius am Rande dessen, was damals Rang und Namen hatte. Zu
Auflenseitern hat er Kontakt, an ihrer Seite fiihlt er sich wohl, wie dies seine

3 P.Berglar: Matthias Claudius. S.7.
% Heiflt es im Schiller’schen Muselalmanach von 1797: »Im Hexameter steigt des Spring-
quells fliissige Sdule, Im Pentameter drauf fallt sie melodisch herab.«
(Zit. n. H.Burgert: 2a0. S. 201.)
So parodiert Claudius:
»Im Hexameter zieht der 4sthetische Dudelsack Wind ein;
Im Pentameter drauf |}t er ihn wieder heraus.«
(M. Claudius: Werke. $.943.)
Lautet eine persénliche Attacke Schillers auf Claudius:
»Irrtum wolltest Du bringen und Wahrheit, o Bote von Wandsbeck; Wahrheit, sie war Dir
zu schwer; Irrtum, den brachtest Du fort. «
(Zit. n. M.Claudius: aaO. 5.973.)
So antwortet Claudius um keine Antwort verlegen:
»Fallen ist der Sterblichen Los. So fillt hier der Schiller, Wie der Meister; doch stiirzt
dieser gefahrlicher hin. « (M.Claudius: aaO. S. 943.)

Vielleicht 148t sich manches harte Urteil aus Weimar iiber Claudius dadurch ecleliven, dafs
des Narren-Kindes Stimme, die aus diesen Parodien spricht, in Weimar das Cieliihl des
Kaisers erweckte, der die Stimme rufen hore: sAber er hat ja gar nichus anls

7 Zit, n, PBerglar: aa©, S, 118,

Warum Matthias Claudius den Mond besingt ... 11

gute Beziehung zu Hamann zeigt, dem »Magus des Nordens«, ritselhafter,
dunkler, belichelter und bewunderter Gegenspieler Kants in Konigsberg™.

Diese Existenz am Rande bestimmte auch sein Denken. Auch dieses war ein
Denken am Rande. Claudius spiirte einen Rif}, der durch die Welt geht. Er
wufdte von der Verletztheit der Menschen, die »wie eine hohle Wand (sind), an
der die Schatten voriibergehen«*. Dieses Wissen macht Claudius mifitrauisch
gegeniiber allem, was sich wohnlich in dieser Welt einrichtet. Eine solche
Wohnlichkeit vermutet er auf je verschiedene Weise sowohl bei den Klassikern
in Weimar als auch bei dem strengen Denker in Kénigsberg.

Dieses Wissen um das Zerbrochene bildet die innere Einheit des Denkens
und Schreibens von Claudius. Sein Pathos kommt aus der Sehnsucht zu heilen.
Diese Sehnsucht stellt ihn zwischen alle Fronten. So ist er politisch weder ein
unkritischer Verteidiger des Feudalismus®®, doch begriifit er auch nicht die
Franzdsische Revolution. Gerade die Analyse der Haltung von Claudius
gegeniiber der Franzdsischen Revolution 1afit prazis den Ort erkennen, von
dem aus er denkt und schreibt. Claudius lehnt diese Revolution ab. Daran lafit
er keinen Zweifel. Doch ist dies alles andere als eine »hohnische Abferti-
gung«*!, wie dies Claudius von Burgert unterstellt wird. Claudius erdffnet mit
seiner Kritik vielmehr einen Horizont, der weit iiber sein eigenes Denken und
das seiner Zeit hinausweist. In der Erklirung der Menschenrechte durch die
Franzésische Nationatversammlung am 2.10.1789 sieht er weniger ein allge-
meines Menschenrecht ausgesprochen, sondern die Proklamierung eines
Gruppenrechtes. Lapidar stellt er dazu fest: »Es kommt... eigentlich von Men-
schenrechten wenig vor; das meiste betrifft den Biirger.«** Scharfsinnig
erkennt Claudius bereits kommende Unfreiheiten, denn schon die Erkli-
rungen der Revolution »nehmen mit der einen Hand, was sie mit der anderen
geben«®. So sehr er auch gegen die Revolution redet, so verherrlicht er nir-
gends blindlings die alte Ordnung. Zwar betont er als Skeptiker, daf} er lieber
das Alte festhalte, als dieses fiir ein neues Schlimmeres einzutauschen. Aber
doch gilt, und so ist es gesagt: »Ich sehe freilich auch wohl ein, daff manches in
der Welt anders sein kénnte und sein sollte; und dafl eine Besserung nicht
unndtig wire; nur kommt es mir vor, dafl diese Besserung nicht arger als das
Ubel sein miisse, das man bessern will.«** Ist einer, der so redet, wirklich ein
unverbesserlicher Reaktionir? Ist Claudius’ Auseinandersetzung mit der

©
=

Cf. dazu: O.Bayer: Umstrittene Freiheit. $.66-96 und S.135-151.
¥ M.Claudius: aaO. S.606.

19 Wie kénnte ein unkritischer Monarchist einer sein, der folgende Worte zu Papier bringt?
»Der Konig sei der bess're Mann,
sonst sel der Bess're Konig!«
(a0, 8.16.)
HL Burgert: an), 5,199,
M, Claudiug: an€), 8,472,
O,
A TTS BT



12 Theologie und Asthetik — Dem Thema entgegen

Franzdsischen Revolution nicht argumentativer, nobler und verstindnisvoller
als etwa Schillers Darstellung und Kritik in der »Glocke«?*

Ahnlich differenziert ist seine Haltung gegeniiber der »Aufklirung« insge-
samt. Nichts hat er gegen den Kant’schen Wahlspruch der Aufklirung einzu-
wenden: »Habe Mut, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen«*, doch
mochte er zugleich vor der Gefahr warnen, dafl dieser Mut sich zuletzt gegen
den Menschen selbst richten kénnte. Die Aufklirung hat deshalb fiir ihn einen
»Medusenkopf«". Angetreten ist sie, die »Neigungen und Leidenschaften«*®
der Menschen zu ldutern, dem Gemeinwohl zu dienen. Was aber, so fragt
Claudius weiter, wenn sich die Neigungen und Leidenschaften ihrerseits der
Aufklirung bedienen, um sich egoistisch durchzusetzen? Tritt damit nicht
gerade dies schirfer und gestihlter »aus dem Verborgenen«*” hervor, dem die
Aufklirung eigentlich ein Ende setzen wollte — die Herrschaft des Menschen
tiber den Menschen? Mit dieser Frage, die Claudius zaghaft aber deutlich
stellte, hat er genau das Problem gesehen, das dann in unserem Jahrhundert
unter dem Stichwort der »Dialektik der Aufklirung« reflektiert wurde. Clau-
dius ist somit kein Anti-Aufklirer, doch wendet er das Interesse der Aufkli-
rung auch gegen diese selbst, um sie vor ihrer eigenen Totalitit zu retten; sie
soll nicht zur herzlosen Aufklirung werden.*® Daf} Claudius selbst keine tiber-
zeugende Antwort auf diese Frage gegeben hat, ist wohl wahr. Vieles, was er
sagte, klingt naiv, oft auch hohl und voll von falschem Pathos. Doch kommt
es immer nur darauf an, die richtigen Antworten zu geben? Ist es nicht oft
wichtiger, die richtigen Fragen zu stellen? Dies allerdings hat Matthias Clau-
dius in seiner Zeit uniiberhérbar getan.,

Wenden wir uns nun wieder den beiden Abendliedern von Paul Gerhardt
und Matthias Claudius zu.

Beim Aufbau des Gerhardt’schen Liedes lassen sich drei Hauptteile unter-
scheiden: Strophe 1 als eine Einstimmung in das Thema »Die Nacht, die sich iiber
die Welt legt« und »Der Mensch, der vor Gott gestellt ist«. Die Strophen 2-7 ent-
falten dieses Thema, wobei jede einzelne Strophe einen Aspekt des Gesamtthemas
zum Hinhalt hat. Die Strophen 8 und 9 schlieflen das Lied mit einem Gebet ab.

* Daf »Weiber zu Hyinen« werden, solche Worte brichte Claudius nicht tiber die Lippen.
Dazu dachte er zu hoch vom Menschen.

* I.Kant: Werke, Band XI. S.53.

# M.Claudius: aaO. S.480.

*# 220.

# 2a0. S.485.
50

Diese oft nur verborgen verlaufende Intention von Claudius hat Eichendorff in seinem
Roman »Ahnung und Gegenwart« kongenial aufgespiirt. Im 5. Kapitel lifie er den

Romanhelden Friedrich erzihlen, wie die Dichtung Claudius’ sich von all seiner son
stigen »aufklirerischen« Lektiire abhob, Seine Gedichte « so heifst es dort « smachien mis
den farb- und geruchlosen, zur Menschheitssant umpepfliigten Boden, i welelion sie
seltsam genug verpflanzt waren, einigermalien heimatlichs ()ov Eichendol b Cadiclie

Alnung und Gegenwart, §, 242),

Warum Matthias Claudius den Mond besingt ... 13

Bereits in der ersten Strophe ist die Struktur des ganzen Liedes angelegt,
nimlich die einer doppelten Ebene, auf der gesprochen wird: Hier die »Welt«
— dort der »Mensch« in seiner Bezichung zu »Gott«, wobei in den Strophen
2-7 jeweils streng ein Aspekt der Ebene »Welt« einem Aspekt der Ebene
»Mensch - Gott« zugeordnet ist. Dies sieht im Einzelnen so aus:

Strophe 2: Sonne — Jesus Christus

Strophe 3: Sterne am Himmel — Mensch vor Gott

Strophe 4: Miider Leib — Sterblichkeit

Strophe 5: Ende der Arbeit — Ende der Stinde

Strophe 6: Bett - Grab

Strophe 7: Schlafende Augen der Menschen — Wachendes Auge Gottes.

Auch in den Gebetsstrophen 8 und 9 sind diese beiden Ebenen kunstvoll inein-
ander verschlungen: Jesus beschiitzt die Menschen wie eine Glucke ihre
Kiiken, und Gott stellt als Streitmacht der Engel Schar an des Menschen Bett,
um alle Gefahren von ihm abzuwenden.

Das Gefille im Lied ist eindeutig. Es geht von der Ebene »Welt« hin zur
Ebene »Mensch — Gott«. Dort fallen die entscheidenden Aussagen. Man kann
bei diesem Lied durchaus von einer Bildhilfte und einer Sachhilfte reden. Die
>Weltverhaltnisse« bilden die Folie, vor der iiber des Menschen Stellung vor
Gott geredet wird. In der 4. Strophe spricht Gerhardt selbst ausdriicklich
davon, dafl der miide Leib fiir ihn »das Bild der Sterblichkeit« sei. Nimmt man
dieses Gefille im Lied ernst, dann fillt es schwer, hier von einer »in sich inter-
pretationslosen Wiedergabe des abendlichen Weltzustandes«® zu sprechen,
wie Haufe dies tut, auch wenn er dann wenige Zeilen spéter selbst einschrin-
kend nur noch das »im Ansatz sich abzeichnende existentielle und poetische
Eigenleben der Natur«® zu erkennen glaubt. Aber selbst davon zu sprechen,
erscheint mir im Kontext dieses Liedes nur sehr schwer moglich zu sein. Zwar
zeichnet Paul Gerhardt sehr einfithlsam und mit grofler poetischer Kraft die
abendliche Welt, doch gerade diese Schilderung wird in jeder Strophe unter-
brochen durch die Nennung dessen, worauf das real Geschilderte hinweisen
soll. Die Einstimmung in den abendlichen Weltzustand wird von Gerhardt
selbst immer wieder destruiert und verfremdet, indem er konsequent auf die
andere Ebene tiberwechselt, wo streng theologisch von der ontologischen Stel-
lung des Menschen vor Gott gesprochen wird. Der abendliche Weltzustand
ist gerade nicht das eigentliche Thema des Liedes, sondern Thema ist das,
worauf dieser Zustand ein Hinweis ist. Die Ebene »Welt« liefert — wie G. Kaiser
treffend formuliert — nur die »Bildzeichen einer geistlichen Didaxe«”. Als
solche Bildzeichen haben sie kein Eigenleben, sondern sind stets an dem orien-
tiert und von dem abhingig, worauf sie verweisen sollen. Daff Paul Ger-

Ol Hanter Day wolltemperierte gentliche Lied Paunl Gerhardes, 5,71,

L),
Mk Koy Authbirng Fmpdindupmbeie, Strm und Drang, 5.2



14 Theologie und Asthetik — Dem Thema entgegen

hardt dies tiberzeugend gelingt, ist in seiner poetischen Kraft und in seinem
kiinstlerischen Ingenium begriindet. Die Bilder, die er verwendet, sind keine
blassen Symbole, sondern sie sind der Natur und der vertrauten menschlichen
Lebenswelt entnommen. Daraus beziehen sie ihre Anschaulichkeit und Ein-
driicklichkeit, und doch bleiben sie »Bilder«, die iiber sich hinausweisen.
Von daher ldfit sich dann auch plausibel erkliren, wieso Paul Gerhardt in
einem Abendlied von der entschwundenen Sonne spricht, jedoch nicht vom
Mond, der der Nacht eigentlich viel niher ist als die Sonne. Die Sonne ist nim-
lich ein asthetisch gebriuchliches Zeichen, das auf Christus hinweist. Die
Sonnen-Christus-Symbolik kann auf Ansitze bereits im Alten Testament
zuriickgreifen. Psalm 84 Vers 12 bezeichnet JHWH als die »Sonne«. Und
schon ein frithes Mosaik des dritten nachchristlichen Jahrhunderts in der
Juliergruft unter dem Vatikan zeigt Christus als Helios, der einen Himmels-
wagen fihrt. Immer wieder taucht dieses Motiv durch die Jahrhunderte hin-
durch auf. Der Nimbus in der Ikonographie und die groflartigen Rosetten der
gotischen Kathedralen haben die Sonnen-Christus-Symbolik als Hinter-
grund. So ist dieses Symbol tief in der Geschichte der christlichen Asthetik
verwurzelt, und Paul Gerhardt konnte wie selbstverstindlich darauf zurtick-
greifen.”* Der Mond ist dagegen als Symbol fiir Christus nicht nachweisbar.
Zwar ist der Mond in der christlichen Symbolik hiufig anzutreffen, jedoch in
einem génzlich anderen Zusammenhang. Gemeinsam mit der Sonne reprisen-
tiert er den Kosmos als die Schopfung Gottes. So kann der Mond zwar Chri-
stus zugeordnet werden, aber nirgendwo reprasentiert er Christus selbst. Und
genau dies ist der Grund dafiir, warum in dem Gerhardt’schen Abendlied der
Mond nicht vorkommt. Paul Gerhardt will ja weder von der Sonne noch vom
Mond reden, sondern von der »anderen Sonne«, von Christus.
Nur deshalb greift er auf das Bild der Sonne zuriick und schweigt vom
Mond.

Ganz anders verhilt sich dies im Abendlied des Matthias Claudius. Dort ist
der Mond zweimal an zentraler Stelle genannt: in der 1. und in der 3. Strophe.
Der Stellenwert dieser Strophen wird erkennbar aus dem Gesamtaufbau des
Liedes, der wie beim Abendlied Paul Gerhardts sehr klar ist. Die Strophen 1
und 2 entfalten das Liedthema »Abend«, die Strophen 3 und 4 reflektieren das
Thema »Abend«, und die Strophen 5 bis 7 sind ein Abendgebet.

Der Blick auf die ersten beiden Strophen des Liedes von Claudius macht den

** Die Sonnen-Christus-Symbolik ist in den Liedern Paul Gerhardts hiufig anzutreffen. In
»Wie soll ich dich empfangen«: »Ach komm, ach komm, o Sonne, / Und hol uns allzumal
/ Zum ewigen Licht und Wonne / In deinen Freudensaal.« In »Ich steh an deiner Krippen

hier«: »Ich lag in tiefster Todesnacht / Du warest meine Sonne, / Die Sonne, die mir zuge
bracht / Licht, Leben, Freud und Wonne.« In »Nun freut euch hier und {iberall«; » Die
Weiber eilen schnell davon / Den Jiingern Post zu bringen, /Und siehe da die Freuden
sonn, / Nach der sie alle gingen, / Die geht daher...« In slst Gote (i michs; «Die Sonne,
die mir lachet, / Ist mein Herr Jesus Cheist, / Das, wan mich singen machet, 7 Tat, was fim

Himmel ist,«

Warum Matthias Claudius den Mond besingt ... 15

Unterschied zu Paul Gerhardt sofort deutlich. Bei Claudius ist der Naturzu-
stand selbst das Thema und wird breit entfaltet: Mond, Sterne, klarer
Himmel, schwarzer Wald, Wind, Nebel, Stille. Aus diesem Naturzustand
heraus erwichst dem Menschen das Gefithl der Geborgenheit. Bei Paul Ger-
hardt ist der Mensch geborgen durch die »Fliigel« Jesu und die »Waffen«
Gottes, bei Claudius ist es die Natur selbst, die das Gefiihl der Geborgenheit
aufkommen lift. Die abendliche Welt st die »stille Kammer, / Wo ihr des
Tages Jammer / Verschlafen und vergessen sollt«. Mit diesen Worten sind wir
mitten im 18. Jahrhundert; die christologische Gewiflheit und Zentriertheit
eines Paul Gerhardt ist entschwunden; jetzt gilt: »Der bestirnte Himmel iber
mir, und das moralische Gesetz in mir« (Kritik der Praktischen Vernunft,
BeschluR)**. Matthias Claudius ist ein wichtiger Markstein auf dem Weg weg
von Paul Gerhardt. Weil jetzt die Natur selbst gemeint ist, wird auch der
Mond wichtig: er gehdrt zur Abendstimmung notwendigerweise dazu. Ohne
ihn ist die Geborgenheit, die Claudius empfindet und beschreibt, nicht mdg-
lich. ?

Doch noch in anderer Hinsicht wird fiir Claudius in diesem Lied der Mond
wichtig: »Seht ihr den Mond dort stehen? - / Er ist nur halb zu sehen, / Und
ist doch rund und schén! / So sind wohl manche Sachen, / Die wir getrost bela-
chen, / Weil unsre Augen sie nicht sehn.« Hier spricht der »Aufklirer« Clau-
dius, der die »Aufklirung« an ihre Grenzen erinnert. Nicht alles, was der
blofie Augenschein suggeriert, ist die ganze Wahrheit. Claudius greift hier ein
aufklirerisches Argumentationsmuster — ndmlich die Argumentation mit und
{iber die Natur — auf, um damit an die Grenzen des menschlichen Denkens
und Wahrnehmens zu erinnern. Dies ist nun bei Claudius nicht einfach eine
Argumentation gegen die Aufklirung, sondern hier wird auf der Ebene der
Aufklirung um die wahre Aufklirung gestritten. Es geht ihm um eine Aufkla-
rung, die sich selber »aufklirt«. Lessing kénnte auch so gesprochen haben*.
Damit aber befinden wir uns im Zentrum dessen, was oben als die Pointe des
Denkens von Claudius entfaltet wurde: der Hinweis auf die Grenzen des Den-
kens um des menschenwiirdigen Denkens willen.

Dies ist auch die Basis, von der aus das Gebet der Strophen 5 - 7 formuliert
ist. Hier bittet der Mensch, der seiner Endlichkeit und seiner Grenzen ein-
sichtig ist, seinen Gott. Von Christus, der noch im Zentrum der Lieder Paul
Gerhardts steht, ist nicht mehr die Rede. Das Gebet des Claudius’schen
Abendliedes ist ein Exemplum natiirlicher Theologie in ihrer besten Form.
Adressat des Gebetes ist schon weit mehr der Gott des »bestirnten Himmels
{iber mir«, wie auch die beiden Verse »So legt euch denn, ihr Brider, / In
Gottes Namen nieder« weniger auf die Sprache Paul Gerhardts verweisen, als
vielmehr nach vorne zeigen auf jenes Schiller’sche »Briider, iiberm Sternenzelt
mufl ein guter Vater wohnen«. Und weil es — dort bei Schiller, wie hier bei

MO Kant Werke, Band VI, 8,300,
MO durus WeOelmters Die unbefriedigre Autlidirung, Bes, S5 1-XLVIL



16 Theologie und Asthetik — Dem Thema entgegen

Claudius — wirklich um das Sternenzelt geht und nicht um ein verweisendes
Symbol, deshalb spricht Claudius vom Mond und schweigt von der Sonne.

Fir die Frage nach dem Zusammenhang von Theologie und Asthetik
er6ffnet der Blick auf die beiden Abendlieder von Paul Gerhardt und Matthias
Claudius einen weiten Horizont. Wir haben gesehen, daf§ sich der theologi-
sche Grundansatz beider in der Analyse ihres jeweiligen Abendliedes heraus-
arbeiten und prizisieren lief. Das Lied Paul Gerhardts ist Ausdruck einer
Theologie, die ihr Zentrum in der Christologie hat. Das Lied des Matthias
Claudius atmet bereits die Luft der Aufklirung, einer Aufklirung allerdings,
die sich ihrer Grenzen bewufit ist und weiff, daf} sie auf Theologie angewiesen
bleibt, will sie ihr menschliches Gesicht nicht verlieren. Jeder der beiden
Denkansitze hat sich seine eigenen poetischen Formen und Ausdrucksmittel
geschaffen. Auch dies hat die kurze Analyse der beiden Lieder gezeigt.
Asthetik und Theologie lassen sich in diesen beiden Liedern — wie schon beim
Mirjam-Lied — nicht auseinanderdividieren. Die dsthetische Analyse hat uns
dariiber hinaus einen Weg gewiesen, die Theologie eines Paul Gerhardt und
eines Matthias Claudius noch priziser in den Blick zu bekommen.

Semmel oder Tintenfafl? — Zur Theologiekritik
des »Doktor Faustus« von Thomas Mann

»Wer nicht liebt Wein, Weib und Gesang, der bleibt ein Narr sein Leben lang - es mufite
kommen, und es kam. Er rief es aus, indem er vor unseren Augen seine runde Frau um die
Mitte fafite. Und dann wies er mit dem gepolsterten Zeigefinger in einen schattigen
Winkel des Speisezimmers, wohin fast kein Strahl der iiber dem Efitisch schwebenden
Schirmlampe drang: >Sehtl« rief er. >Da steht er im Eck, der Speivogel, der Wenden-
schimpf, der traurige, saure Geist und mag nicht leiden, daf} unser Herz frohlich sei in
Gott bei Mahl und Sang! Soll uns aber nichts anhaben, der Kernbésewicht, mit seinen
listigen Pfeilen! Apage!< donnerte er, griff eine Semmel und schleuderte sie in den finstern
Winkel. Nach diesem Straufl griff er wieder in die Saiten und sang >Wer recht in Freuden
wandern wille.«*

So lautet der Wortlaut jener ironisch gezeichneten Szene im Hause des Theolo-
gieprofessors Ehrenfried Kumpf zu Halle an der Saale, wo Dr. phil. Serenus
Zeitblom, der fiktive Erzihler und Biograph im »Doktor Faustus« — Roman,
einst kritischen Auges den theologischen Studien seines Freundes Adrian
Leverkiihn, des nachmaligen »deutschen Tonsetzers«, folgte.

Thomas Mann schrieb am »Doktor Faustus« im amerikanischen Exil vom
Mirz 1943 bis zum Februar 1947.°% Als er am Roman zu schreiben begann, war
die militérische Niederlage des nationalsozialistischen Deutschland absehbar.

*” Th. Mann: Doktor Faustus. S.99f.

% Cf. dazu: H.Biirgin/H.-O.Mayer: Thomas Mann. S. 192-231; sowie die autobiographi
schen Aufzeichnungen Thomas Manns unter dem Titel »Die Entstehung des Doktor Fau
stus. Roman eines Romans«. In: Th.Mann: Das essayistische Werle, Schriften und Reden
zur Literatur, Kunst und Philosophie, Band 3, §,88-205,

Semmel oder Tintenfaf}? — Zur Theologiekritik 17

Im Januar 1943 hatten die Alliierten auf der Konferenz von Casablanca unter
dem Eindruck der Niederlage der deutschen Truppen in Stalingrad die bedin-
gungslose Kapitulation Deutschlands zum Kriegsziel erklirt. Zur selben Zeit
war im besetzten Polen der Massenmord am jiidischen Volk voll in Gang
gekommen. In die ersten Monate der Entstehung des »Doktor Faustus« fiel
die Vernichtung des Warschauer Ghettos. Als das Deutsche Reich kapitu-
lierte, schrieb Thomas Mann am XXVII. Kapitel des Buches. Und nachdem
der Roman im Jahre 1947 abgeschlossen war, trat Thomas Mann seine erste
Europareise nach dem Krieg an, wobei er allerdings das unter Besatzungs-
recht stehende Deutschland sorgfaltig mied.

Umso mehr hat er sich in den Jahren der Entstehung des »Doktor Faustus«
mit dem Gang der deutschen Geschichte auseinandergesetzt, ja sich in einem
atemberaubenden Ausmafl damit identifiziert. Der »Doktor Faustus« ist die
dichterische Bilanz dieser Reflexion. Es wurde ein »Schmerzensbuch«*’, von
dem Thomas Mann schon vor seiner Entstehung ahnte, »daf§ es Herzblut, viel
davon, kosten werde«*°. Keine seiner Figuren habe er je so geliebt wie Adrian
Leverkithn. Wer dieses Gestindnis Thomas Manns hért und sich den
Lebensweg Leverkithns vor Augen hilt, kann tber die Kihnheit dieses
Gestindnisses nur staunen. Thomas Mann selbst mag tiber die Kuhnheit
erschrocken sein. Auf jeden Fall verbirgt er seine Identifikation mit Lever-
kithn dadurch, daff er in der Gestalt des Serenus Zeitblom, des durch den
Gang der Ereignisse dngstlich-verunsicherten Humanisten, als Erzdhler und
Biograph Leverkiihns eine >Wand< zwischen sich und Leverkiihn zieht. Und
so erst wird ein Ganzes daraus: Adrian Leverkithn und Serenus Zeitblom
zusammen erst ergeben Thomas Mann. Nur in der Gestalt des Humanisten
kann sich Thomas Mann zu dem vom Dimonischen affizierten Kiinstler
bekennen, nur so gelingt das »auflerste Incognito #nd die besessene Exhibi-
tion«él.

Anders konnte dies wohl kaum méglich sein, wenn man sich die Frage in
Erinnerung ruft, auf die Thomas Mann mit seinem Epos eine Antwort geben
will. Es ist die Frage, wie es in Deutschland, im Raum der deutschen Kultur
zu einem so totalen und fatalen Sieg des Faschismus kommen konnte. Thomas
Mann weif3, daff er dabei vor allem auch tiber sich selbst und seine eigenen
Wurzeln Rechenschaft ablegen mufl, dafl er dariiber nicht distanziert
schreiben kann. Und als eine der wichtigsten dieser Wurzeln identifiziert er
das Theologische, genauer: den Geist des lutherischen Protestantismus.

Erst die Kombination, das Zusammenschieflen von Deutschtum und Prote-
stantismus ergeben fiir Thomas Mann jene explosive Mischung, aus der heraus
der fruchtbare Boden fiir den Faschismus entsteht. Und so treffen wir auf

" So Thomas Mann in seiner sAnsprache im Goethe-Jahr 1949«, In: Th.Mann: Das essayisti-
sehe Werle, Polivische Schriften und Reden, Band 3, 5,310,

O Manng aaO), Schivifren und Reden zar Literatur, Kunst und Philosophie, Band 3. §.97.

L Mayer: Thomas Mann, 5,21,



